32

AL-QUR’AN SEBAGAI SUMBER PRINSIP-PRINSIP

MANAJEMEN PENDIDIKAN ISLAMI

Abdul Rouf

IAI Ar-Risalah INHIL Riau, Sungai Guntung, Riau, Indonesia

ARTICLE INFO

Article history:

Received Septt 23, 2025

Revised Okt 15, 2025

Accepted Nov 4, 2025

Available online Desember 1, 2025

ABSTRAK

Kata Kunci:

Kata Kunci: Al-Qur’an, Manajemen
Pendidikan, Prinsip Islami,
Kepemimpinan, Nilai Wahyu

Keywords : Al-
Qur’an, Educational Management,
Islamic Principles, Leadership,
Revelation Values

[@Nolel

This is an open access article under the CC BY-SA
license.

Convriaht © 2025 hv Author.

Artikel ini bertujuan untuk menelaah Al-Qur’an sebagai sumber
utama bagi prinsip-prinsip manajemen pendidikan Islami. Dalam
konteks modern, manajemen pendidikan sering diwarnai
paradigma sekuler yang menitikberatkan pada efisiensi dan
rasionalitas, sementara dimensi spiritual sering terpinggirkan.
Melalui kajian literatur Ulimul Qur’an dan ayat-ayat tematik
tentang kepemimpinan, amanah, syiira, dan tanggung jawab,
artikel ini menemukan bahwa Al-Qur’an tidak hanya memberi
inspirasi moral, tetapi juga panduan konseptual dalam mengelola
lembaga pendidikan berbasis nilai ilahiah. Prinsip-prinsip seperti
tawhid, keadilan (‘adl), musyawarah, dan ihsan menjadi landasan
bagi tata kelola pendidikan yang holistik, yang memadukan
efisiensi dengan keberkahan. Kajian ini menegaskan perlunya
reorientasi paradigma manajemen pendidikan menuju model
Qur’ani yang memanusiakan manusia dan memuliakan ilmu.

ABSTRACT

This article explores the Qur’an as a primary source for the principles of Islamic educational
management. In contemporary contexts, educational management is often dominated by
secular paradigms that emphasize efficiency and rationality while neglecting spiritual
dimensions. Through a review of Ulumul Qur’an and thematic verses on leadership, trust,
consultation, and accountability, this paper argues that the Qur’an provides not only moral
inspiration but also a conceptual framework for managing educational institutions grounded
in divine values. Core Qur’anic principles such as tawhid, justice (‘adl), consultation (shiira),
and excellence (ihsan) form the basis of holistic educational governance, harmonizing
efficiency with spiritual blessing. The study concludes with a call for reorienting educational
management paradigms toward a Qur’anic model that dignifies humanity and sanctifies
knowledge.

INTRODUCTION

Pendidikan dalam Islam selalu memandang manusia sebagai makhluk yang memiliki potensi
rohani dan jasmani. Oleh karena itu, setiap sistem pendidikan Islam idealnya berlandaskan pada
keseimbangan antara kecerdasan intelektual dan kematangan spiritual. Dalam sejarahnya,
pendidikan Islam tumbuh dari semangat mencari ilmu yang dipandang sebagai ibadah dan jalan
mendekatkan diri kepada Allah. Namun perkembangan zaman yang cepat menuntut


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

33

reinterpretasi terhadap prinsip-prinsip dasar tersebut agar tetap relevan dengan tantangan
manajemen pendidikan kontemporer.

Seiring dengan globalisasi dan kemajuan teknologi, lembaga pendidikan menghadapi tekanan
besar untuk menyesuaikan diri dengan standar efisiensi dan produktivitas. Ironisnya, dalam
proses itu nilai-nilai spiritual sering terpinggirkan. Banyak lembaga yang lebih menekankan
pencapaian target akademik dibanding pembentukan karakter dan keutuhan moral. Fenomena
ini mengundang refleksi mendalam tentang perlunya manajemen pendidikan yang berpijak
pada prinsip wahyu agar tidak terjebak pada materialisme.

Al-Qur’an sebagai sumber nilai dan pedoman hidup umat Islam memberikan arah yang jelas
dalam mengelola kehidupan, termasuk bidang pendidikan. Ayat-ayat Al-Qur’an yang berbicara
tentang ilmu, keadilan, dan amanah memberi inspirasi bagi pembentukan manajemen
pendidikan yang bernilai ilahiah. Dalam konteks ini, prinsip manajemen pendidikan Islam tidak
hanya menyangkut pengaturan administrasi, melainkan juga bagaimana menghidupkan nilai-
nilai Qur’ani dalam kebijakan dan praktik pendidikan.

Selain itu, pentingnya memahami manajemen pendidikan dari perspektif Qur’ani juga muncul
karena adanya kesenjangan antara teori manajemen modern dengan tujuan pendidikan Islam.
Teori manajemen Barat sering mengedepankan hasil dan efisiensi, sementara Al-Qur’an
menekankan proses dan niat yang lurus. Integrasi keduanya dapat melahirkan paradigma baru
yang lebih seimbang, yang menempatkan manusia bukan sekadar objek pengelolaan, tetapi
sebagai subjek yang dimuliakan.

Dengan demikian, memahami prinsip-prinsip manajemen pendidikan dari Al-Qur’an menjadi
keharusan bagi setiap lembaga pendidikan Islam yang ingin mempertahankan identitasnya di
tengah arus modernisasi. Pendekatan ini menuntut kajian mendalam terhadap Ulimul Qur’an
sebagai landasan epistemologis, sehingga dapat ditemukan prinsip-prinsip universal yang
mampu mengarahkan manajemen pendidikan menuju keberkahan dan kemaslahatan umat.

Manajemen pendidikan dalam perspektif Islam tidak dapat dipisahkan dari konsep tadbir, yang
berarti pengaturan yang bijak berdasarkan hikmah ilahiah (Nasr, 1996). Kata tadbir berasal dari
akar kata dabbara yang berarti menata atau mengatur dengan perencanaan matang. Dalam Al-
Qur’an, konsep ini terkait dengan ayat-ayat tentang kepemimpinan (ima@mah), amanah, dan
keadilan, yang menjadi pondasi bagi tata kelola lembaga pendidikan (Q.S. As-Sajdah: 5; Q.S.
Al-Mu’minun: 115). Oleh karena itu, membangun paradigma manajemen pendidikan Qur’ani
berarti mengintegrasikan prinsip-prinsip wahyu dengan praktik manajerial modern, bukan
menolaknya.

Penelitian konseptual ini berupaya menggali prinsip-prinsip dasar manajemen pendidikan Islam
yang bersumber dari Al-Qur’an melalui pendekatan tafsir tematik (maudhii?) dan kajian
literatur Ulimul Qur’an. Kajian ini tidak hanya menelaah ayat secara tekstual, tetapi juga
menafsirkan makna manajerial yang terkandung di dalamnya dalam konteks pendidikan
modern. Dengan demikian, artikel ini berupaya menjawab pertanyaan: bagaimana Al-Qur’an
memformulasikan prinsip-prinsip manajemen pendidikan Islami yang relevan dengan
tantangan lembaga pendidikan masa kini?

Sebagai kelanjutan dari pembahasan mengenai landasan konseptual dan metodologis di atas,
bagian berikut akan menjelaskan secara sistematis inti kajian yang menelaah bagaimana Al-

Abdul Rouf/ Al-Qur’an Sebagai Sumber
Prinsip-Prinsip Manajemen Pendidikan Islami



34

Qur’an menjadi sumber nilai dan prinsip bagi manajemen pendidikan Islami. Bagian inti ini
menyajikan uraian yang lebih mendalam tentang prinsip-prinsip, kerangka konseptual, dan
implikasi manajerialnya dalam konteks pendidikan modern.

1. Ulimul Qur’an dan Epistemologi Manajemen Pendidikan Islami

Ulimul Qur’an sebagai ilmu yang mengkaji hakikat, struktur, dan metodologi penafsiran Al-
Qur’an memiliki posisi sentral dalam membangun dasar epistemologis pendidikan Islam (As-
Suyuthi, Al-Itgan fi Ulum al-Qur’an). Prinsip epistemologis utama dalam Islam adalah wahyu
sebagai sumber pengetahuan tertinggi yang melandasi segala aktivitas manusia, termasuk
pengelolaan pendidikan. Dalam perspektif ini, manajemen pendidikan tidak hanya bersifat
teknokratis, tetapi juga transendental—bertujuan mengantar manusia menuju kesempurnaan
moral dan spiritual (Al-Faruqi, 1982).

Konsep tadbir dalam Al-Qur’an menunjukkan keteraturan ciptaan dan pengelolaan yang
dilakukan oleh Allah (Q.S. Yunus: 3). Prinsip ini menjadi model konseptual bagi manusia
dalam mengatur sistem pendidikan secara bijaksana. Manajemen pendidikan Qur’ani meniru
pola tadbir ilahi ini: berorientasi pada tujuan jangka panjang, berkeadilan, dan senantiasa
disertai kesadaran akan pertanggungjawaban di hadapan Allah SWT (Syukri, 2020).

2. Prinsip-Prinsip Qur’ani dalam Manajemen Pendidikan

Berdasarkan kajian terhadap ayat-ayat tematik dan literatur klasik, beberapa prinsip dasar dapat
dirumuskan:

a. Tawhid (Kesatuan Tujuan) — Seluruh aktivitas manajemen pendidikan harus berlandaskan
niat ibadah dan pengesaan Allah SWT (Q.S. Al-An‘am: 162). Prinsip ini memastikan orientasi
spiritual tidak terpisah dari profesionalitas manajerial (Al-Attas, 1991). Lebih jauh lagi, tawhid
menegaskan bahwa setiap aspek pengelolaan pendidikan, mulai dari perencanaan hingga
evaluasi, harus diarahkan untuk mencapai keridhaan Allah SWT. Dengan demikian, seluruh
komponen pendidikan seperti kurikulum, kepemimpinan, dan pembelajaran berjalan dalam
kesatuan arah dan tujuan yang bernilai ibadah.

Prinsip tawhid juga menuntut integrasi antara ilmu dan amal, serta antara dunia dan akhirat.
Dalam konteks manajemen, hal ini berarti setiap kebijakan dan strategi pendidikan harus
memadukan efektivitas dengan etika, serta keberhasilan dengan keberkahan. Tawhid menjadi
pedoman utama agar lembaga pendidikan tidak terjebak pada dikotomi antara nilai-nilai
spiritual dan tuntutan profesional, melainkan mampu menjadikan keduanya sebagai satu
kesatuan harmonis yang saling menguatkan.

b. ‘Adl (Keadilan) — Al-Qur’an menegaskan pentingnya keadilan sebagai fondasi
kepemimpinan dan kebijakan (Q.S. An-Nahl: 90). Dalam konteks pendidikan, keadilan
mencakup akses, kesempatan belajar, dan penghargaan terhadap prestasi tanpa diskriminasi
(Sulianto et al., 2019). Prinsip keadilan dalam manajemen pendidikan tidak hanya berbicara
tentang kesetaraan hak, tetapi juga keseimbangan tanggung jawab dan penghargaan terhadap
kontribusi setiap individu. Keadilan menuntut agar semua kebijakan dan keputusan didasarkan
pada pertimbangan moral dan kemaslahatan bersama, bukan pada kepentingan kelompok
tertentu.

Abdul Rouf/ Al-Qur’an Sebagai Sumber
Prinsip-Prinsip Manajemen Pendidikan Islami



35

Keadilan dalam lembaga pendidikan juga menuntut penerapan sistem evaluasi dan penilaian
yang objektif, transparan, dan inklusif. Guru, siswa, dan tenaga kependidikan harus
diperlakukan secara proporsional sesuai dengan kemampuan dan tanggung jawabnya. Dengan
demikian, prinsip ‘adl bukan hanya norma etis, tetapi menjadi pilar utama dalam menciptakan
lingkungan pendidikan yang kondusif, harmonis, dan penuh kepercayaan. Keadilan yang
ditegakkan dengan benar akan memperkuat rasa saling menghargai dan menumbuhkan budaya
kerja sama yang berorientasi pada kemajuan bersama.

c. Amanah (Tanggung Jawab Moral) — Pemimpin pendidikan dipandang sebagai penjaga
amanah ilmu dan moral (Q.S. Al-Anfal: 27). Prinsip ini menuntut transparansi, kejujuran, dan
keikhlasan dalam mengelola lembaga pendidikan. Dalam konteks manajerial, amanah menuntut
agar setiap keputusan dan kebijakan didasarkan pada niat tulus untuk kemaslahatan umat, bukan
kepentingan pribadi atau golongan. Seorang pemimpin pendidikan yang amanah tidak hanya
menjalankan fungsi administratif, tetapi juga menjadi teladan moral bagi guru, siswa, dan
masyarakat.

Prinsip amanah juga berkaitan erat dengan integritas profesional. Dalam lingkungan
pendidikan, amanah mencakup kejujuran dalam laporan akademik, tanggung jawab terhadap
penggunaan dana pendidikan, dan ketulusan dalam memberikan pelayanan kepada peserta
didik. Implementasi nilai ini membangun kepercayaan publik terhadap lembaga pendidikan dan
memperkuat citra moral institusi. Dengan demikian, amanah bukan hanya nilai spiritual,
melainkan juga landasan praktis untuk menciptakan tata kelola pendidikan yang bersih,
transparan, dan berorientasi pada keberlanjutan.

d. Syara (Musyawarah) — Prinsip partisipatif dalam pengambilan keputusan (Q.S. Asy-Sytira:
38) mendorong terciptanya budaya akademik yang terbuka dan dialogis (Sudarsono, 2020).
Prinsip sytra tidak hanya terbatas pada mekanisme konsultasi formal, tetapi juga mencakup
keterlibatan aktif seluruh elemen lembaga pendidikan dalam perumusan kebijakan dan
pengambilan keputusan strategis. Dengan demikian, sytra menumbuhkan rasa memiliki dan
tanggung jawab bersama terhadap visi dan misi lembaga.

Penerapan syiira dalam konteks manajemen pendidikan modern dapat dilakukan melalui forum
musyawarah guru, rapat senat akademik, atau dewan partisipatif yang berorientasi pada
kebijakan kolektif. Budaya dialog yang dilandasi oleh adab Qur’ani menumbuhkan transparansi
dan saling menghormati antaranggota komunitas pendidikan. Melalui pendekatan ini,
manajemen pendidikan tidak lagi bersifat top-down, tetapi lebih demokratis, adaptif, dan
berorientasi pada maslahat bersama. Prinsip syiira juga memperkuat nilai keadilan dan amanah
dalam struktur kepemimpinan pendidikan, memastikan bahwa setiap keputusan mencerminkan
nilai-nilai ilahiah dan kebutuhan umat.

e. Thsan (Profesionalisme Spiritual) — Ihsan bukan hanya keunggulan teknis, tetapi juga
kesadaran batin bahwa setiap tindakan manajerial diawasi Allah (Q.S. Al-Mulk: 14). Ini
mengarahkan manajemen pendidikan kepada mutu yang seimbang antara efisiensi dan
keberkahan. Lebih dari itu, ihsan menumbuhkan sikap tanggung jawab moral dan spiritual
dalam setiap dimensi pekerjaan. Prinsip ini menuntun pemimpin dan tenaga pendidik untuk
bekerja dengan penuh dedikasi, bukan semata karena kewajiban profesional, melainkan sebagai
bentuk pengabdian kepada Allah SWT.

Abdul Rouf/ Al-Qur’an Sebagai Sumber
Prinsip-Prinsip Manajemen Pendidikan Islami



36

Dalam konteks manajemen pendidikan, ihsan berarti setiap kegiatan perencanaan, pelaksanaan,
dan evaluasi dilakukan dengan kesungguhan dan kejujuran yang dilandasi niat suci. Ketika
thsan menjadi budaya organisasi, lembaga pendidikan akan menciptakan atmosfer kerja yang
penuh integritas, empati, dan semangat berinovasi. Ihsan juga menumbuhkan kesadaran bahwa
kualitas hasil tidak hanya diukur dari capaian material, tetapi juga dari nilai keberkahan dan
kemaslahatan yang dihasilkan bagi masyarakat.

3. Implikasi bagi Manajemen Pendidikan Modern

Penerapan prinsip-prinsip Qur’ani memberi arah baru bagi manajemen pendidikan di era
disrupsi. Orientasi manajemen modern yang cenderung mekanistik dapat diimbangi dengan
kesadaran spiritual. Nilai tawhid dan ihsan misalnya, menuntun manajer pendidikan agar
melihat manusia bukan sekadar sumber daya, tetapi sebagai amanah yang harus dimuliakan
(Rahman, 2017). Integrasi nilai ilahiah juga memperkuat budaya organisasi lembaga
pendidikan Islam agar lebih adaptif dan berkepribadian.

Dengan demikian, manajemen pendidikan Qur’ani bukan hanya soal administrasi, tetapi sebuah
jalan spiritual yang memadukan ilmu, nilai, dan amal. Sebagaimana ditegaskan Al-Qur’an,
“Dan janganlah kamu seperti orang-orang yang lupa kepada Allah, maka Allah menjadikan
mereka lupa kepada diri mereka sendiri” (Q.S. Al-Hasyr: 19).

METHOD

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian kepustakaan
(library research), yang bertujuan untuk menelaah dan menginterpretasikan prinsip-prinsip
manajemen pendidikan Islam berdasarkan sumber-sumber primer dan sekunder yang relevan.
Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian terletak pada analisis konseptual dan normatif
terhadap teks-teks Al-Qur’an dan literatur ilmiah yang membahas Ulimul Qur’an serta
manajemen pendidikan Islami.

Sumber data primer dalam penelitian ini adalah Al-Qur’an dan tafsir-tafsir klasik maupun
kontemporer, seperti Tafsir Al-Mishbah karya Quraish Shihab, Tafsir Al-Maraghi karya
Ahmad Musthafa Al-Maraghi, dan Al-Itgan fi Ulum al-Qur’an karya As-Suyuthi. Sementara
itu, sumber data sekunder meliputi buku-buku akademik dan artikel jurnal ilmiah yang relevan
dengan tema manajemen pendidikan Islam, seperti karya Al-Attas (1991), Al-Faruqi (1982),
dan Nasr (1996), serta beberapa penelitian dari jurnal bereputasi baik nasional maupun
internasional.

Prosedur penelitian dilakukan melalui beberapa tahapan sistematis. Pertama, pengumpulan
data dilakukan dengan menelusuri literatur yang relevan melalui database akademik seperti
Google Scholar, DOAJ, dan Scopus untuk memperoleh referensi mutakhir. Kedua, reduksi
data dilakukan dengan memilih literatur yang berhubungan langsung dengan konsep
manajemen pendidikan, nilai-nilai Qur’ani, dan prinsip-prinsip Ulimul Qur’an. Ketiga, analisis
isi (content analysis) digunakan untuk menafsirkan makna ayat-ayat dan konsep-konsep yang
relevan dengan konteks manajemen pendidikan.

Abdul Rouf/ Al-Qur’an Sebagai Sumber
Prinsip-Prinsip Manajemen Pendidikan Islami



37

Analisis dilakukan dengan menggunakan pendekatan tafsir tematik (maudhii‘l), yaitu
menelaah ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan nilai-nilai kepemimpinan, keadilan,
amanah, musyawarah, dan ihsan dalam konteks pendidikan. Pendekatan ini memungkinkan
peneliti untuk mengintegrasikan makna teologis dengan penerapan praktis dalam bidang
manajemen pendidikan. Selain itu, metode analisis kualitatif digunakan untuk mengkaji pola-
pola berpikir dan prinsip-prinsip normatif yang muncul dari hasil interpretasi tersebut.

Keabsahan data diperkuat melalui triangulasi sumber dan interpretasi, yaitu dengan
membandingkan hasil kajian dari berbagai tafsir dan pendapat para ahli manajemen pendidikan
Islam. Proses validasi ini bertujuan untuk menjaga objektivitas analisis dan memastikan bahwa
hasil penelitian tidak bersifat subjektif atau parsial. Dengan demikian, hasil penelitian ini
diharapkan memberikan kontribusi konseptual dan praktis bagi pengembangan manajemen
pendidikan Islam berbasis nilai-nilai Qur’ani.

Secara keseluruhan, metode ini menekankan pentingnya integrasi antara pendekatan ilmiah
dan nilai spiritual, sehingga kajian ini tidak hanya menghasilkan pemahaman teoritis, tetapi
juga memberikan arah etis dan aplikatif bagi pengembangan sistem manajemen pendidikan
Islami di era modern.

RESULT AND DISCUSSION

Bagian ini menyajikan hasil temuan utama dari kajian yang telah dilakukan, serta
mendiskusikan secara mendalam hubungan antara nilai-nilai Al-Qur’an dan praktik manajemen
pendidikan Islami. Analisis berikut menggambarkan bagaimana prinsip-prinsip wahyu dapat
diimplementasikan dalam konteks manajemen lembaga pendidikan modern, baik dari segi teori
maupun praktik.

1. Hasil Kajian Prinsip-Prinsip Manajemen Pendidikan dalam Perspektif Al-
Qur’an

Hasil kajian menunjukkan bahwa Al-Qur’an mengandung nilai-nilai universal yang dapat
dijadikan dasar dalam penyusunan prinsip manajemen pendidikan Islami. Lima prinsip utama
yang ditemukan dari analisis ayat-ayat Al-Qur’an dan literatur manajemen Islam adalah tawhid
(kesatuan tujuan), ‘ad/ (keadilan), amanah (tanggung jawab moral), syira (musyawarah), dan
ihsan (profesionalisme spiritual). Setiap prinsip memiliki makna filosofis dan praktis yang
mendalam bagi sistem pengelolaan lembaga pendidikan Islam (Al-Attas, 1991; Nasr, 1996).

Prinsip tawhid menjadi dasar ontologis manajemen pendidikan Islam. Segala aktivitas
pendidikan harus diarahkan kepada Allah SWT sebagai tujuan akhir. Hal ini mencerminkan
bahwa proses pendidikan bukan sekadar usaha manusiawi, tetapi juga ibadah yang bermakna
transendental. Dalam konteks kelembagaan, prinsip tawhid menuntut penyatuan visi dan misi
lembaga dengan nilai-nilai Ilahiah (Al-Faruqi, 1982). Dengan demikian, setiap kebijakan,
strategi, dan tindakan manajerial seharusnya bersumber dari kesadaran tauhid yang menuntun
manusia untuk bertanggung jawab dan berkeadilan.

Prinsip ‘adl menekankan pentingnya keadilan dalam seluruh aspek manajemen pendidikan.
Keadilan dalam Al-Qur’an tidak hanya bersifat hukum, tetapi juga moral dan sosial. Dalam

Abdul Rouf/ Al-Qur’an Sebagai Sumber
Prinsip-Prinsip Manajemen Pendidikan Islami



38

konteks lembaga pendidikan, prinsip ini mendorong pemerataan akses pendidikan, transparansi
dalam evaluasi, dan penghargaan terhadap prestasi tanpa diskriminasi (Sulianto et al., 2019).
Prinsip ‘ad! juga menjadi dasar dalam menciptakan iklim organisasi yang sehat dan beretika, di
mana setiap individu memperoleh hak dan kesempatan yang proporsional.

Prinsip amanah memiliki keterkaitan kuat dengan tanggung jawab kepemimpinan dalam
lembaga pendidikan. Seorang pemimpin pendidikan tidak hanya memegang tanggung jawab
administratif, tetapi juga moral dan spiritual. AI-Qur’an menegaskan pentingnya amanah dalam
Q.S. Al-Anfal: 27, yang menuntut kejujuran, integritas, dan akuntabilitas. Dalam praktik
manajerial, prinsip ini diwujudkan dalam bentuk tata kelola lembaga yang transparan,
akuntabel, dan berorientasi pada kemaslahatan umum (Syukri, 2020).

Sementara itu, prinsip syira (musyawarah) menjadi model kepemimpinan partisipatif yang
inklusif. Q.S. Asy-Syiira: 38 menunjukkan pentingnya keputusan yang diambil melalui
konsultasi dan dialog terbuka. Dalam konteks pendidikan, penerapan prinsip ini menciptakan
budaya akademik yang demokratis dan menghargai kontribusi setiap anggota lembaga
(Sudarsono, 2020). Dengan adanya musyawarah yang sehat, lembaga pendidikan dapat
menghindari pola kepemimpinan otoriter dan mendorong partisipasi kolektif. Lebih jauh,
prinsip ini berperan dalam membangun kepercayaan dan rasa tanggung jawab bersama
antaranggota komunitas akademik.

Dalam praktiknya, penerapan sytra di lembaga pendidikan dapat diwujudkan melalui forum
dialog reguler antara pimpinan, tenaga pendidik, dan peserta didik. Musyawarah semacam ini
memungkinkan pengambilan keputusan yang lebih transparan dan berbasis kebutuhan nyata di
lapangan. Prinsip sytra juga mendorong terbentuknya sistem manajemen yang adaptif dan
kolaboratif, di mana setiap elemen lembaga memiliki kesempatan untuk berkontribusi sesuai
bidangnya (Yunus, 2018; Rahman, 2017). Dengan demikian, nilai-nilai sytira bukan hanya
memperkuat etika kepemimpinan Islam, tetapi juga memperluas dimensi sosial manajemen
pendidikan modern.

Terakhir, prinsip issan menjadi dimensi spiritual dalam profesionalisme kerja. Thsan berarti
melakukan yang terbaik dengan kesadaran bahwa Allah selalu mengawasi (Q.S. Al-Mulk: 14).
Dalam manajemen pendidikan, prinsip ini memotivasi setiap individu untuk bekerja dengan
niat ikhlas, disiplin, dan dedikasi tinggi. [hsan juga menjadi dasar bagi pengembangan budaya
mutu dalam lembaga pendidikan Islam, yang tidak hanya berorientasi pada hasil, tetapi juga
pada keberkahan (Rahman, 2017).

2. Diskusi dan Implikasi terhadap Pengembangan Manajemen Pendidikan
Islami

Hasil kajian ini mengindikasikan bahwa prinsip-prinsip Qur’ani dapat diintegrasikan secara
efektif dengan teori manajemen modern untuk menciptakan sistem pendidikan yang
komprehensif dan berkelanjutan. Integrasi ini menghasilkan paradigma baru yang disebut
Manajemen Pendidikan Qur’ani (MPQ), yaitu sistem manajemen yang berlandaskan nilai
spiritual, etika sosial, dan efisiensi ilmiah. MPQ menekankan bahwa keberhasilan lembaga
pendidikan tidak hanya diukur dari output akademik, tetapi juga dari kemampuan lembaga
menumbuhkan karakter dan akhlak mulia (Yunus, 2018).

Abdul Rouf/ Al-Qur’an Sebagai Sumber
Prinsip-Prinsip Manajemen Pendidikan Islami



39

Selain itu, implementasi prinsip syira dan ‘adl dapat memperkuat transparansi dan partisipasi
dalam pengambilan keputusan pendidikan. Kepemimpinan berbasis syiira menghindarkan
lembaga dari monopoli kekuasaan dan membuka ruang partisipasi bagi guru, siswa, serta
masyarakat (Sudarsono, 2020). Hal ini sejalan dengan pandangan Al-Attas (1991) bahwa
pendidikan Islam harus berfungsi sebagai instrumen pembebasan intelektual dan spiritual.

Penerapan nilai amanah dan ihsan juga berdampak pada peningkatan budaya kerja dan mutu
lembaga pendidikan. Pemimpin yang amanah akan menjalankan kebijakan berdasarkan
tanggung jawab moral dan keadilan sosial. Sementara itu, prinsip i4s@n menciptakan etos kerja
yang penuh semangat pengabdian dan profesionalitas tinggi (Nasr, 1996). Kombinasi kedua
prinsip ini dapat membentuk model manajemen yang efisien sekaligus berkeadaban.

Dalam tataran praktis, lembaga pendidikan Islam perlu mengembangkan kurikulum manajerial
berbasis nilai Qur’ani untuk menanamkan etika spiritual dalam pengambilan keputusan. Nilai-
nilai Qur’ani harus menjadi indikator kinerja lembaga pendidikan, bukan sekadar pelengkap
moral. Hal ini dapat diwujudkan melalui pelatihan kepemimpinan berbasis spiritualitas,
workshop etika Qur’ani, serta kebijakan organisasi yang menekankan transparansi, keadilan,
dan keberkahan (Rahman, 2017; Syukri, 2020).

Dengan demikian, hasil penelitian ini memperkuat pandangan bahwa Al-Qur’an bukan hanya
sumber inspirasi moral, tetapi juga pedoman strategis bagi pengembangan manajemen
pendidikan modern. Prinsip-prinsip Qur’ani memberikan arah etis dan spiritual yang
membedakan sistem pendidikan Islam dari model sekuler, menjadikannya sebagai sistem yang
lebih manusiawi, berkeadilan, dan penuh makna transendental.

CONCLUSION

Dalam keseluruhan kajian ini, terdapat penekanan bahwa pendidikan dalam perspektif Islam
tidak hanya sekadar proses mentransfer pengetahuan, melainkan juga upaya membentuk
kepribadian insan kamil. Prinsip-prinsip Qur’ani yang diuraikan berperan penting dalam
menyusun pola pikir dan tindakan strategis bagi pengelolaan lembaga pendidikan. Nilai-nilai
wahyu menjadi titik tumpu bagi seluruh aktivitas pendidikan agar tidak terlepas dari misi
pengabdian kepada Allah SWT.

Lebih jauh lagi, penting dipahami bahwa manajemen pendidikan Islami bersifat dinamis. la
harus mampu beradaptasi terhadap perubahan zaman tanpa kehilangan orientasi spiritualnya.
Inovasi manajerial tetap dibutuhkan, namun landasan nilai-nilai Qur’ani harus menjadi
kompas dalam menentukan arah dan tujuan. Hal ini menuntut pengelola lembaga pendidikan
untuk senantiasa berpikir kritis, reflektif, dan berorientasi pada kemaslahatan umat.

Selain itu, penelitian dan implementasi nilai Qur’ani dalam manajemen pendidikan memiliki
peran signifikan dalam menciptakan sistem pendidikan yang humanis dan berkeadilan. Sistem
ini mendorong terciptanya sinergi antara guru, peserta didik, dan pemangku kebijakan dengan
semangat saling menghormati, transparansi, dan tanggung jawab sosial. Dengan demikian,
manajemen pendidikan Islam dapat menjadi alternatif model pendidikan yang mengatasi
krisis moral global.

Abdul Rouf/ Al-Qur’an Sebagai Sumber
Prinsip-Prinsip Manajemen Pendidikan Islami



40

Penerapan nilai tawhid dalam konteks kepemimpinan pendidikan memberikan kesadaran
bahwa segala kebijakan dan tindakan harus berorientasi kepada keesaan Allah SWT. Prinsip
ini menanamkan tanggung jawab moral yang tinggi kepada pemimpin pendidikan dalam
menjalankan fungsi manajerial dan memastikan terciptanya keseimbangan antara kebutuhan
duniawi dan ukhrawi.

Di sisi lain, penerapan prinsip ‘adl atau keadilan tidak hanya terkait distribusi sumber daya
pendidikan, tetapi juga dalam menciptakan sistem evaluasi yang objektif dan adil bagi seluruh
pihak. Hal ini menegaskan pentingnya etika manajerial yang berpihak pada kejujuran,
keadilan sosial, dan penghargaan terhadap prestasi berdasarkan kemampuan dan kontribusi
nyata.

Prinsip amanah meneguhkan makna kepemimpinan sebagai tanggung jawab amanah yang
harus dipertanggungjawabkan di hadapan Allah. Pemimpin pendidikan dituntut untuk
menjalankan fungsi administratif dengan keikhlasan, profesionalitas, serta semangat
pengabdian yang tinggi, sehingga lembaga pendidikan menjadi pusat pembentukan karakter
dan moralitas bangsa.

Sementara itu, nilai sytira mendorong pentingnya partisipasi kolektif dalam setiap proses
pengambilan keputusan. Prinsip musyawarah yang berlandaskan nilai-nilai Qur’ani menjamin
adanya keterbukaan, kesetaraan, dan keadilan dalam struktur organisasi pendidikan. Dengan
budaya syiira yang kuat, tercipta keharmonisan dan tanggung jawab bersama untuk mencapai
visi lembaga.

Terakhir, prinsip thsan memberikan dimensi spiritual terhadap profesionalisme pendidikan.
Dalam pelaksanaannya, setiap aktivitas pendidikan menjadi ladang amal ibadah yang bernilai
di sisi Allah SWT. Ihsan mendorong tenaga pendidik dan pengelola lembaga untuk bekerja
dengan kesungguhan, etos kerja tinggi, dan niat yang tulus demi menghasilkan pendidikan
yang berkeadilan, berdaya saing, dan penuh keberkahan.

Berdasarkan hasil kajian konseptual terhadap prinsip-prinsip manajemen pendidikan dalam
perspektif Al-Qur’an, dapat disimpulkan bahwa Al-Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai
sumber moral dan spiritual, tetapi juga memberikan kerangka konseptual yang komprehensif
untuk pengelolaan pendidikan Islami. Prinsip-prinsip dasar seperti tawhid, ‘adl, amanah,
syiira, dan ithsan menjadi fondasi utama dalam membangun sistem manajemen yang seimbang
antara efisiensi dan keberkahan. Nilai-nilai ini memastikan bahwa kegiatan manajerial tidak
sekadar berorientasi pada hasil material, tetapi juga pada pembentukan karakter, keadilan
sosial, dan tanggung jawab moral (Al-Attas, 1991; Rahman, 2017).

Prinsip tawhid menegaskan bahwa seluruh aktivitas pendidikan harus diarahkan kepada
pencapaian keridhaan Allah SWT sebagai tujuan akhir. ‘Adl menuntut keadilan dalam akses,
evaluasi, dan kebijakan pendidikan agar tidak terjadi ketimpangan dan diskriminasi (Sulianto
et al., 2019). Amanah menekankan pentingnya integritas dan tanggung jawab dalam
kepemimpinan pendidikan, sementara sytira membuka ruang partisipatif yang memungkinkan
seluruh elemen lembaga berkontribusi aktif dalam pengambilan keputusan (Sudarsono, 2020).
Adapun ihsan menghadirkan dimensi spiritual dalam profesionalisme, di mana kualitas kerja
dan niat ibadah berjalan seiring (Nasr, 1996).

Abdul Rouf/ Al-Qur’an Sebagai Sumber
Prinsip-Prinsip Manajemen Pendidikan Islami



41

Secara praktis, penerapan prinsip-prinsip Qur’ani ini dapat memperkuat tata kelola lembaga
pendidikan Islam agar lebih transparan, inklusif, dan berkeadilan. Manajemen pendidikan
Qur’ani mendorong terciptanya budaya kerja berbasis nilai, yang menjadikan setiap aktivitas
pendidikan sebagai sarana pengabdian kepada Allah SWT dan pelayanan terhadap
kemanusiaan. Dengan demikian, pendidikan tidak hanya menghasilkan manusia cerdas secara
intelektual, tetapi juga berkarakter, berakhlak, dan berorientasi pada keberkahan.

Kajian ini menegaskan bahwa integrasi antara nilai-nilai Qur’ani dan teori manajemen
modern merupakan keharusan bagi lembaga pendidikan Islam dalam menghadapi tantangan
globalisasi dan digitalisasi. Paradigma manajemen pendidikan yang bersumber dari Al-Qur’an
dapat menjadi solusi atas krisis spiritual dan moral yang melanda dunia pendidikan modern
(Al-Faruqi, 1982; Al-Attas, 1996). Oleh karena itu, diperlukan upaya berkelanjutan untuk
mengembangkan riset dan praktik manajemen pendidikan berbasis nilai-nilai ilahiah agar
pendidikan Islam mampu berkontribusi pada pembangunan peradaban yang berkeadilan dan
beradab.

Penelitian ini menghadirkan kebaruan konseptual dalam kajian manajemen pendidikan Islam
dengan menempatkan Al-Qur’an bukan hanya sebagai sumber etika moral, tetapi sebagai
fondasi epistemologis dan metodologis manajemen pendidikan. Pendekatan yang
digunakan mengintegrasikan Uliimul Qur’an dengan teori manajemen modern,
menghasilkan model konseptual baru yaitu Manajemen Pendidikan Qur’ani (MPQ) sebuah
paradigma yang menyatukan efisiensi rasional dengan keberkahan spiritual.

Kebaruan penelitian ini terletak pada reformulasi lima prinsip utama Qur’ani (tawhid,
‘adl, amanah, syiira, dan ihsan) menjadi indikator manajerial yang aplikatif, bukan
sekadar norma moral. Selain itu, penelitian ini memberikan kontribusi nyata bagi
pengembangan teori dan praktik manajemen pendidikan Islam di era disrupsi digital, dengan
menegaskan peran wahyu sebagai sumber epistemik bagi inovasi manajerial yang
berkeadilan, beradab, dan berorientasi pada keberkahan.

ACKNOWLEDGE

Penulis mengucapkan puji syukur ke hadirat Allah SWT atas rahmat, taufik, dan hidayah-Nya
sehingga penulisan artikel ini dapat diselesaikan dengan baik. Artikel ini merupakan hasil
kajian konseptual yang disusun untuk memberikan kontribusi terhadap pengembangan ilmu
manajemen pendidikan Islam yang berlandaskan nilai-nilai Al-Qur’an. Segala upaya yang telah
dilakukan semoga menjadi amal jariyah dan bermanfaat bagi pengembangan dunia pendidikan
Islam di Indonesia dan dunia.

Ucapan terima kasih yang tulus penulis sampaikan kepada Institut Agama Islam Ar-Risalah
INHIL, Riau, yang telah memberikan dukungan moral dan akademik selama proses penulisan
artikel ini. Penghargaan khusus juga disampaikan kepada rekan-rekan dosen dan mahasiswa di
lingkungan fakultas tarbiyah yang telah memberikan masukan dan diskusi konstruktif dalam
memperkaya isi dan sudut pandang penelitian ini.

Penulis juga menyampaikan apresiasi kepada para peneliti terdahulu dan sumber-sumber ilmiah
yang menjadi rujukan utama dalam artikel ini, baik dari literatur klasik maupun jurnal

Abdul Rouf/ Al-Qur’an Sebagai Sumber
Prinsip-Prinsip Manajemen Pendidikan Islami



42

bereputasi nasional dan internasional. Karya-karya mereka menjadi pijakan penting dalam
membangun kerangka teoritis dan argumentasi konseptual yang disajikan di dalam artikel ini.

Akhirnya, penulis berharap agar artikel ini dapat memberikan inspirasi dan dorongan bagi para
akademisi, praktisi pendidikan, serta pengambil kebijakan untuk terus mengembangkan
manajemen pendidikan Islam yang berbasis nilai-nilai ilahiah, sehingga lembaga pendidikan
Islam mampu menjadi pusat peradaban yang unggul, berkeadilan, dan berkeadaban.

REFERENCES

Al-Attas, S. M. N. (1980). The Concept of Education in Islam: A Framework for an Islamic
Philosophy of Education. Kuala Lumpur: International Institute of Islamic Thought and
Civilization (ISTAC).

Al-Attas, S. M. N. (1991). Islam and Secularism. Kuala Lumpur: International Institute of
Islamic Thought and Civilization (ISTAC).

Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of Knowledge: General Principles and Workplan.
Herndon, VA: International Institute of Islamic Thought.

As-Suyuthi, Jalaluddin. (2008). Al-Itqan fi Ulum al-Qur’an. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyabh.

Azra, A. (2015). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru. Jakarta:
Logos Wacana Ilmu.

Nasr, S. H. (1996). Religion and the Order of Nature. Oxford: Oxford University Press.

Rahman, F. (2017). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition.
Chicago: University of Chicago Press.

Sudarsono, H. (2020). Kepemimpinan Qur’ani dalam Manajemen Pendidikan Islam. Jurnal
Manajemen Pendidikan Islam, 6(1), 45-58. https://doi.org/10.21580/jmp1.2020.6.1.5321

Sulianto, J., Purnamasari, V., & Febriarianto, B. (2019). Pengaruh Model Pembelajaran
Think-Pair-Share terhadap Hasil Belajar Siswa Kelas V Materi Organ Tubuh Manusia dan
Hewan. International Journal of Elementary Education, 3(2), 124—131.
https://doi.org/10.23887/ijee.v312.18515.

Syukri, M. (2020). Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam Pengelolaan Pendidikan Modern. Jurnal
Pendidikan Islam dan Humaniora, 8(2), 210-225.

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir AI-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an. Jakarta:
Lentera Hati.

Yunus, M. (2018). Manajemen Pendidikan Islam dalam Perspektif Al-Qur’an. Jurnal limu
Tarbiyah dan Pendidikan Islam, 5(1), 33—47.

Abdul Rouf/ Al-Qur’an Sebagai Sumber
Prinsip-Prinsip Manajemen Pendidikan Islami



43

Zarkasyi, H. F. (2011). Worldview Islam dan Pembinaan Tradisi I[Imu. Ponorogo: Centre for
Islamic and Occidental Studies (CIOS).

Zubaedi. (2013). Isu dan Reformasi Pendidikan Islam: Dari Paradigma Klasik ke
Kontemporer. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Abdul Rouf/ Al-Qur’an Sebagai Sumber
Prinsip-Prinsip Manajemen Pendidikan Islami



