
32 
 

AL-QUR’AN SEBAGAI SUMBER PRINSIP-PRINSIP                                           

MANAJEMEN PENDIDIKAN ISLAMI 

Abdul Rouf 

IAI Ar-Risalah INHIL Riau, Sungai Guntung, Riau, Indonesia 
 

 
A B S T R A K 

Artikel ini bertujuan untuk menelaah Al-Qur’an sebagai sumber 

utama bagi prinsip-prinsip manajemen pendidikan Islami. Dalam 

konteks modern, manajemen pendidikan sering diwarnai 

paradigma sekuler yang menitikberatkan pada efisiensi dan 

rasionalitas, sementara dimensi spiritual sering terpinggirkan. 

Melalui kajian literatur Ulūmul Qur’ān dan ayat-ayat tematik 

tentang kepemimpinan, amanah, syūrā, dan tanggung jawab, 

artikel ini menemukan bahwa Al-Qur’an tidak hanya memberi 

inspirasi moral, tetapi juga panduan konseptual dalam mengelola 

lembaga pendidikan berbasis nilai ilahiah. Prinsip-prinsip seperti 

tawḥīd, keadilan (‘adl), musyawarah, dan ihsān menjadi landasan 

bagi tata kelola pendidikan yang holistik, yang memadukan 

efisiensi dengan keberkahan. Kajian ini menegaskan perlunya 

reorientasi paradigma manajemen pendidikan menuju model 

Qur’ani yang memanusiakan manusia dan memuliakan ilmu. 

 

  

A B S T R A C T 

This article explores the Qur’an as a primary source for the principles of Islamic educational 

management. In contemporary contexts, educational management is often dominated by 

secular paradigms that emphasize efficiency and rationality while neglecting spiritual 

dimensions. Through a review of Ulūmul Qur’ān and thematic verses on leadership, trust, 

consultation, and accountability, this paper argues that the Qur’an provides not only moral 

inspiration but also a conceptual framework for managing educational institutions grounded 

in divine values. Core Qur’anic principles such as tawḥīd, justice (‘adl), consultation (shūrā), 

and excellence (ihsān) form the basis of holistic educational governance, harmonizing 

efficiency with spiritual blessing. The study concludes with a call for reorienting educational 

management paradigms toward a Qur’anic model that dignifies humanity and sanctifies 

knowledge. 

 

INTRODUCTION 

Pendidikan dalam Islam selalu memandang manusia sebagai makhluk yang memiliki potensi 

rohani dan jasmani. Oleh karena itu, setiap sistem pendidikan Islam idealnya berlandaskan pada 

keseimbangan antara kecerdasan intelektual dan kematangan spiritual. Dalam sejarahnya, 

pendidikan Islam tumbuh dari semangat mencari ilmu yang dipandang sebagai ibadah dan jalan 

mendekatkan diri kepada Allah. Namun perkembangan zaman yang cepat menuntut 

A R T I C L E   I N F O 
 

Article history: 

Received Septt 23, 2025 

Revised Okt 15 , 2025 

Accepted Nov 4, 2025 

Available online Desember 1, 2025 
 

Kata Kunci:                                                     
 
Kata Kunci: Al-Qur’an, Manajemen 

Pendidikan, Prinsip Islami, 

Kepemimpinan, Nilai Wahyu 

 
Keywords :                                       Al-

Qur’an, Educational Management, 

Islamic Principles, Leadership, 

Revelation Values 

 

 
This is an open access article under the CC BY-SA 
license.  

Copyright © 2025 by Author.  
 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


33 
 

                                                                                                                           
Abdul Rouf/ Al-Qur’an Sebagai Sumber 

Prinsip-Prinsip Manajemen Pendidikan Islami 

 

reinterpretasi terhadap prinsip-prinsip dasar tersebut agar tetap relevan dengan tantangan 

manajemen pendidikan kontemporer. 

Seiring dengan globalisasi dan kemajuan teknologi, lembaga pendidikan menghadapi tekanan 

besar untuk menyesuaikan diri dengan standar efisiensi dan produktivitas. Ironisnya, dalam 

proses itu nilai-nilai spiritual sering terpinggirkan. Banyak lembaga yang lebih menekankan 

pencapaian target akademik dibanding pembentukan karakter dan keutuhan moral. Fenomena 

ini mengundang refleksi mendalam tentang perlunya manajemen pendidikan yang berpijak 

pada prinsip wahyu agar tidak terjebak pada materialisme. 

Al-Qur’an sebagai sumber nilai dan pedoman hidup umat Islam memberikan arah yang jelas 

dalam mengelola kehidupan, termasuk bidang pendidikan. Ayat-ayat Al-Qur’an yang berbicara 

tentang ilmu, keadilan, dan amanah memberi inspirasi bagi pembentukan manajemen 

pendidikan yang bernilai ilahiah. Dalam konteks ini, prinsip manajemen pendidikan Islam tidak 

hanya menyangkut pengaturan administrasi, melainkan juga bagaimana menghidupkan nilai-

nilai Qur’ani dalam kebijakan dan praktik pendidikan. 

Selain itu, pentingnya memahami manajemen pendidikan dari perspektif Qur’ani juga muncul 

karena adanya kesenjangan antara teori manajemen modern dengan tujuan pendidikan Islam. 

Teori manajemen Barat sering mengedepankan hasil dan efisiensi, sementara Al-Qur’an 

menekankan proses dan niat yang lurus. Integrasi keduanya dapat melahirkan paradigma baru 

yang lebih seimbang, yang menempatkan manusia bukan sekadar objek pengelolaan, tetapi 

sebagai subjek yang dimuliakan. 

Dengan demikian, memahami prinsip-prinsip manajemen pendidikan dari Al-Qur’an menjadi 

keharusan bagi setiap lembaga pendidikan Islam yang ingin mempertahankan identitasnya di 

tengah arus modernisasi. Pendekatan ini menuntut kajian mendalam terhadap Ulūmul Qur’ān 

sebagai landasan epistemologis, sehingga dapat ditemukan prinsip-prinsip universal yang 

mampu mengarahkan manajemen pendidikan menuju keberkahan dan kemaslahatan umat. 

Manajemen pendidikan dalam perspektif Islam tidak dapat dipisahkan dari konsep tadbīr, yang 

berarti pengaturan yang bijak berdasarkan hikmah ilahiah (Nasr, 1996). Kata tadbīr berasal dari 

akar kata dabbara yang berarti menata atau mengatur dengan perencanaan matang. Dalam Al-

Qur’an, konsep ini terkait dengan ayat-ayat tentang kepemimpinan (imāmah), amanah, dan 

keadilan, yang menjadi pondasi bagi tata kelola lembaga pendidikan (Q.S. As-Sajdah: 5; Q.S. 

Al-Mu’minun: 115). Oleh karena itu, membangun paradigma manajemen pendidikan Qur’ani 

berarti mengintegrasikan prinsip-prinsip wahyu dengan praktik manajerial modern, bukan 

menolaknya. 

Penelitian konseptual ini berupaya menggali prinsip-prinsip dasar manajemen pendidikan Islam 

yang bersumber dari Al-Qur’an melalui pendekatan tafsir tematik (maudhū‘ī) dan kajian 

literatur Ulūmul Qur’ān. Kajian ini tidak hanya menelaah ayat secara tekstual, tetapi juga 

menafsirkan makna manajerial yang terkandung di dalamnya dalam konteks pendidikan 

modern. Dengan demikian, artikel ini berupaya menjawab pertanyaan: bagaimana Al-Qur’an 

memformulasikan prinsip-prinsip manajemen pendidikan Islami yang relevan dengan 

tantangan lembaga pendidikan masa kini? 

Sebagai kelanjutan dari pembahasan mengenai landasan konseptual dan metodologis di atas, 

bagian berikut akan menjelaskan secara sistematis inti kajian yang menelaah bagaimana Al-



34 
 

                                                                                                                           
Abdul Rouf/ Al-Qur’an Sebagai Sumber 

Prinsip-Prinsip Manajemen Pendidikan Islami 

 

Qur’an menjadi sumber nilai dan prinsip bagi manajemen pendidikan Islami. Bagian inti ini 

menyajikan uraian yang lebih mendalam tentang prinsip-prinsip, kerangka konseptual, dan 

implikasi manajerialnya dalam konteks pendidikan modern. 

1. Ulūmul Qur’ān dan Epistemologi Manajemen Pendidikan Islami 

Ulūmul Qur’ān sebagai ilmu yang mengkaji hakikat, struktur, dan metodologi penafsiran Al-

Qur’an memiliki posisi sentral dalam membangun dasar epistemologis pendidikan Islam (As-

Suyuthi, Al-Itqan fi Ulum al-Qur’an). Prinsip epistemologis utama dalam Islam adalah wahyu 

sebagai sumber pengetahuan tertinggi yang melandasi segala aktivitas manusia, termasuk 

pengelolaan pendidikan. Dalam perspektif ini, manajemen pendidikan tidak hanya bersifat 

teknokratis, tetapi juga transendental—bertujuan mengantar manusia menuju kesempurnaan 

moral dan spiritual (Al-Faruqi, 1982). 

Konsep tadbīr dalam Al-Qur’an menunjukkan keteraturan ciptaan dan pengelolaan yang 

dilakukan oleh Allah (Q.S. Yunus: 3). Prinsip ini menjadi model konseptual bagi manusia 

dalam mengatur sistem pendidikan secara bijaksana. Manajemen pendidikan Qur’ani meniru 

pola tadbīr ilāhī ini: berorientasi pada tujuan jangka panjang, berkeadilan, dan senantiasa 

disertai kesadaran akan pertanggungjawaban di hadapan Allah SWT (Syukri, 2020). 

2. Prinsip-Prinsip Qur’ani dalam Manajemen Pendidikan 

Berdasarkan kajian terhadap ayat-ayat tematik dan literatur klasik, beberapa prinsip dasar dapat 

dirumuskan: 

a. Tawḥīd (Kesatuan Tujuan) – Seluruh aktivitas manajemen pendidikan harus berlandaskan 

niat ibadah dan pengesaan Allah SWT (Q.S. Al-An‘am: 162). Prinsip ini memastikan orientasi 

spiritual tidak terpisah dari profesionalitas manajerial (Al-Attas, 1991). Lebih jauh lagi, tawḥīd 

menegaskan bahwa setiap aspek pengelolaan pendidikan, mulai dari perencanaan hingga 

evaluasi, harus diarahkan untuk mencapai keridhaan Allah SWT. Dengan demikian, seluruh 

komponen pendidikan seperti kurikulum, kepemimpinan, dan pembelajaran berjalan dalam 

kesatuan arah dan tujuan yang bernilai ibadah. 

Prinsip tawḥīd juga menuntut integrasi antara ilmu dan amal, serta antara dunia dan akhirat. 

Dalam konteks manajemen, hal ini berarti setiap kebijakan dan strategi pendidikan harus 

memadukan efektivitas dengan etika, serta keberhasilan dengan keberkahan. Tawḥīd menjadi 

pedoman utama agar lembaga pendidikan tidak terjebak pada dikotomi antara nilai-nilai 

spiritual dan tuntutan profesional, melainkan mampu menjadikan keduanya sebagai satu 

kesatuan harmonis yang saling menguatkan. 

b. ‘Adl (Keadilan) – Al-Qur’an menegaskan pentingnya keadilan sebagai fondasi 

kepemimpinan dan kebijakan (Q.S. An-Nahl: 90). Dalam konteks pendidikan, keadilan 

mencakup akses, kesempatan belajar, dan penghargaan terhadap prestasi tanpa diskriminasi 

(Sulianto et al., 2019). Prinsip keadilan dalam manajemen pendidikan tidak hanya berbicara 

tentang kesetaraan hak, tetapi juga keseimbangan tanggung jawab dan penghargaan terhadap 

kontribusi setiap individu. Keadilan menuntut agar semua kebijakan dan keputusan didasarkan 

pada pertimbangan moral dan kemaslahatan bersama, bukan pada kepentingan kelompok 

tertentu. 



35 
 

                                                                                                                           
Abdul Rouf/ Al-Qur’an Sebagai Sumber 

Prinsip-Prinsip Manajemen Pendidikan Islami 

 

Keadilan dalam lembaga pendidikan juga menuntut penerapan sistem evaluasi dan penilaian 

yang objektif, transparan, dan inklusif. Guru, siswa, dan tenaga kependidikan harus 

diperlakukan secara proporsional sesuai dengan kemampuan dan tanggung jawabnya. Dengan 

demikian, prinsip ‘adl bukan hanya norma etis, tetapi menjadi pilar utama dalam menciptakan 

lingkungan pendidikan yang kondusif, harmonis, dan penuh kepercayaan. Keadilan yang 

ditegakkan dengan benar akan memperkuat rasa saling menghargai dan menumbuhkan budaya 

kerja sama yang berorientasi pada kemajuan bersama. 

c. Amānah (Tanggung Jawab Moral) – Pemimpin pendidikan dipandang sebagai penjaga 

amanah ilmu dan moral (Q.S. Al-Anfal: 27). Prinsip ini menuntut transparansi, kejujuran, dan 

keikhlasan dalam mengelola lembaga pendidikan. Dalam konteks manajerial, amanah menuntut 

agar setiap keputusan dan kebijakan didasarkan pada niat tulus untuk kemaslahatan umat, bukan 

kepentingan pribadi atau golongan. Seorang pemimpin pendidikan yang amanah tidak hanya 

menjalankan fungsi administratif, tetapi juga menjadi teladan moral bagi guru, siswa, dan 

masyarakat. 

Prinsip amanah juga berkaitan erat dengan integritas profesional. Dalam lingkungan 

pendidikan, amanah mencakup kejujuran dalam laporan akademik, tanggung jawab terhadap 

penggunaan dana pendidikan, dan ketulusan dalam memberikan pelayanan kepada peserta 

didik. Implementasi nilai ini membangun kepercayaan publik terhadap lembaga pendidikan dan 

memperkuat citra moral institusi. Dengan demikian, amanah bukan hanya nilai spiritual, 

melainkan juga landasan praktis untuk menciptakan tata kelola pendidikan yang bersih, 

transparan, dan berorientasi pada keberlanjutan. 

d. Syūrā (Musyawarah) – Prinsip partisipatif dalam pengambilan keputusan (Q.S. Asy-Syūrā: 

38) mendorong terciptanya budaya akademik yang terbuka dan dialogis (Sudarsono, 2020). 

Prinsip syūrā tidak hanya terbatas pada mekanisme konsultasi formal, tetapi juga mencakup 

keterlibatan aktif seluruh elemen lembaga pendidikan dalam perumusan kebijakan dan 

pengambilan keputusan strategis. Dengan demikian, syūrā menumbuhkan rasa memiliki dan 

tanggung jawab bersama terhadap visi dan misi lembaga. 

Penerapan syūrā dalam konteks manajemen pendidikan modern dapat dilakukan melalui forum 

musyawarah guru, rapat senat akademik, atau dewan partisipatif yang berorientasi pada 

kebijakan kolektif. Budaya dialog yang dilandasi oleh adab Qur’ani menumbuhkan transparansi 

dan saling menghormati antaranggota komunitas pendidikan. Melalui pendekatan ini, 

manajemen pendidikan tidak lagi bersifat top-down, tetapi lebih demokratis, adaptif, dan 

berorientasi pada maslahat bersama. Prinsip syūrā juga memperkuat nilai keadilan dan amanah 

dalam struktur kepemimpinan pendidikan, memastikan bahwa setiap keputusan mencerminkan 

nilai-nilai ilahiah dan kebutuhan umat. 

e. Ihsān (Profesionalisme Spiritual) – Ihsān bukan hanya keunggulan teknis, tetapi juga 

kesadaran batin bahwa setiap tindakan manajerial diawasi Allah (Q.S. Al-Mulk: 14). Ini 

mengarahkan manajemen pendidikan kepada mutu yang seimbang antara efisiensi dan 

keberkahan. Lebih dari itu, ihsān menumbuhkan sikap tanggung jawab moral dan spiritual 

dalam setiap dimensi pekerjaan. Prinsip ini menuntun pemimpin dan tenaga pendidik untuk 

bekerja dengan penuh dedikasi, bukan semata karena kewajiban profesional, melainkan sebagai 

bentuk pengabdian kepada Allah SWT. 



36 
 

                                                                                                                           
Abdul Rouf/ Al-Qur’an Sebagai Sumber 

Prinsip-Prinsip Manajemen Pendidikan Islami 

 

Dalam konteks manajemen pendidikan, ihsān berarti setiap kegiatan perencanaan, pelaksanaan, 

dan evaluasi dilakukan dengan kesungguhan dan kejujuran yang dilandasi niat suci. Ketika 

ihsān menjadi budaya organisasi, lembaga pendidikan akan menciptakan atmosfer kerja yang 

penuh integritas, empati, dan semangat berinovasi. Ihsān juga menumbuhkan kesadaran bahwa 

kualitas hasil tidak hanya diukur dari capaian material, tetapi juga dari nilai keberkahan dan 

kemaslahatan yang dihasilkan bagi masyarakat. 

3. Implikasi bagi Manajemen Pendidikan Modern 

Penerapan prinsip-prinsip Qur’ani memberi arah baru bagi manajemen pendidikan di era 

disrupsi. Orientasi manajemen modern yang cenderung mekanistik dapat diimbangi dengan 

kesadaran spiritual. Nilai tawḥīd dan ihsān misalnya, menuntun manajer pendidikan agar 

melihat manusia bukan sekadar sumber daya, tetapi sebagai amanah yang harus dimuliakan 

(Rahman, 2017). Integrasi nilai ilahiah juga memperkuat budaya organisasi lembaga 

pendidikan Islam agar lebih adaptif dan berkepribadian. 

Dengan demikian, manajemen pendidikan Qur’ani bukan hanya soal administrasi, tetapi sebuah 

jalan spiritual yang memadukan ilmu, nilai, dan amal. Sebagaimana ditegaskan Al-Qur’an, 

“Dan janganlah kamu seperti orang-orang yang lupa kepada Allah, maka Allah menjadikan 

mereka lupa kepada diri mereka sendiri” (Q.S. Al-Hasyr: 19). 

 

METHOD 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian kepustakaan 

(library research), yang bertujuan untuk menelaah dan menginterpretasikan prinsip-prinsip 

manajemen pendidikan Islam berdasarkan sumber-sumber primer dan sekunder yang relevan. 

Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian terletak pada analisis konseptual dan normatif 

terhadap teks-teks Al-Qur’an dan literatur ilmiah yang membahas Ulūmul Qur’ān serta 

manajemen pendidikan Islami. 

Sumber data primer dalam penelitian ini adalah Al-Qur’an dan tafsir-tafsir klasik maupun 

kontemporer, seperti Tafsir Al-Mishbah karya Quraish Shihab, Tafsir Al-Maraghi karya 

Ahmad Musthafa Al-Maraghi, dan Al-Itqan fi Ulum al-Qur’an karya As-Suyuthi. Sementara 

itu, sumber data sekunder meliputi buku-buku akademik dan artikel jurnal ilmiah yang relevan 

dengan tema manajemen pendidikan Islam, seperti karya Al-Attas (1991), Al-Faruqi (1982), 

dan Nasr (1996), serta beberapa penelitian dari jurnal bereputasi baik nasional maupun 

internasional. 

Prosedur penelitian dilakukan melalui beberapa tahapan sistematis. Pertama, pengumpulan 

data dilakukan dengan menelusuri literatur yang relevan melalui database akademik seperti 

Google Scholar, DOAJ, dan Scopus untuk memperoleh referensi mutakhir. Kedua, reduksi 

data dilakukan dengan memilih literatur yang berhubungan langsung dengan konsep 

manajemen pendidikan, nilai-nilai Qur’ani, dan prinsip-prinsip Ulūmul Qur’ān. Ketiga, analisis 

isi (content analysis) digunakan untuk menafsirkan makna ayat-ayat dan konsep-konsep yang 

relevan dengan konteks manajemen pendidikan. 



37 
 

                                                                                                                           
Abdul Rouf/ Al-Qur’an Sebagai Sumber 

Prinsip-Prinsip Manajemen Pendidikan Islami 

 

Analisis dilakukan dengan menggunakan pendekatan tafsir tematik (maudhū‘ī), yaitu 

menelaah ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan nilai-nilai kepemimpinan, keadilan, 

amanah, musyawarah, dan ihsān dalam konteks pendidikan. Pendekatan ini memungkinkan 

peneliti untuk mengintegrasikan makna teologis dengan penerapan praktis dalam bidang 

manajemen pendidikan. Selain itu, metode analisis kualitatif digunakan untuk mengkaji pola-

pola berpikir dan prinsip-prinsip normatif yang muncul dari hasil interpretasi tersebut. 

Keabsahan data diperkuat melalui triangulasi sumber dan interpretasi, yaitu dengan 

membandingkan hasil kajian dari berbagai tafsir dan pendapat para ahli manajemen pendidikan 

Islam. Proses validasi ini bertujuan untuk menjaga objektivitas analisis dan memastikan bahwa 

hasil penelitian tidak bersifat subjektif atau parsial. Dengan demikian, hasil penelitian ini 

diharapkan memberikan kontribusi konseptual dan praktis bagi pengembangan manajemen 

pendidikan Islam berbasis nilai-nilai Qur’ani. 

Secara keseluruhan, metode ini menekankan pentingnya integrasi antara pendekatan ilmiah 

dan nilai spiritual, sehingga kajian ini tidak hanya menghasilkan pemahaman teoritis, tetapi 

juga memberikan arah etis dan aplikatif bagi pengembangan sistem manajemen pendidikan 

Islami di era modern. 

 

RESULT AND DISCUSSION 

Bagian ini menyajikan hasil temuan utama dari kajian yang telah dilakukan, serta 

mendiskusikan secara mendalam hubungan antara nilai-nilai Al-Qur’an dan praktik manajemen 

pendidikan Islami. Analisis berikut menggambarkan bagaimana prinsip-prinsip wahyu dapat 

diimplementasikan dalam konteks manajemen lembaga pendidikan modern, baik dari segi teori 

maupun praktik. 

1. Hasil Kajian Prinsip-Prinsip Manajemen Pendidikan dalam Perspektif Al-

Qur’an 

Hasil kajian menunjukkan bahwa Al-Qur’an mengandung nilai-nilai universal yang dapat 

dijadikan dasar dalam penyusunan prinsip manajemen pendidikan Islami. Lima prinsip utama 

yang ditemukan dari analisis ayat-ayat Al-Qur’an dan literatur manajemen Islam adalah tawḥīd 

(kesatuan tujuan), ‘adl (keadilan), amānah (tanggung jawab moral), syūrā (musyawarah), dan 

ihsān (profesionalisme spiritual). Setiap prinsip memiliki makna filosofis dan praktis yang 

mendalam bagi sistem pengelolaan lembaga pendidikan Islam (Al-Attas, 1991; Nasr, 1996). 

Prinsip tawḥīd menjadi dasar ontologis manajemen pendidikan Islam. Segala aktivitas 

pendidikan harus diarahkan kepada Allah SWT sebagai tujuan akhir. Hal ini mencerminkan 

bahwa proses pendidikan bukan sekadar usaha manusiawi, tetapi juga ibadah yang bermakna 

transendental. Dalam konteks kelembagaan, prinsip tawḥīd menuntut penyatuan visi dan misi 

lembaga dengan nilai-nilai Ilahiah (Al-Faruqi, 1982). Dengan demikian, setiap kebijakan, 

strategi, dan tindakan manajerial seharusnya bersumber dari kesadaran tauhid yang menuntun 

manusia untuk bertanggung jawab dan berkeadilan. 

Prinsip ‘adl menekankan pentingnya keadilan dalam seluruh aspek manajemen pendidikan. 

Keadilan dalam Al-Qur’an tidak hanya bersifat hukum, tetapi juga moral dan sosial. Dalam 



38 
 

                                                                                                                           
Abdul Rouf/ Al-Qur’an Sebagai Sumber 

Prinsip-Prinsip Manajemen Pendidikan Islami 

 

konteks lembaga pendidikan, prinsip ini mendorong pemerataan akses pendidikan, transparansi 

dalam evaluasi, dan penghargaan terhadap prestasi tanpa diskriminasi (Sulianto et al., 2019). 

Prinsip ‘adl juga menjadi dasar dalam menciptakan iklim organisasi yang sehat dan beretika, di 

mana setiap individu memperoleh hak dan kesempatan yang proporsional. 

Prinsip amānah memiliki keterkaitan kuat dengan tanggung jawab kepemimpinan dalam 

lembaga pendidikan. Seorang pemimpin pendidikan tidak hanya memegang tanggung jawab 

administratif, tetapi juga moral dan spiritual. Al-Qur’an menegaskan pentingnya amanah dalam 

Q.S. Al-Anfal: 27, yang menuntut kejujuran, integritas, dan akuntabilitas. Dalam praktik 

manajerial, prinsip ini diwujudkan dalam bentuk tata kelola lembaga yang transparan, 

akuntabel, dan berorientasi pada kemaslahatan umum (Syukri, 2020). 

Sementara itu, prinsip syūrā (musyawarah) menjadi model kepemimpinan partisipatif yang 

inklusif. Q.S. Asy-Syūrā: 38 menunjukkan pentingnya keputusan yang diambil melalui 

konsultasi dan dialog terbuka. Dalam konteks pendidikan, penerapan prinsip ini menciptakan 

budaya akademik yang demokratis dan menghargai kontribusi setiap anggota lembaga 

(Sudarsono, 2020). Dengan adanya musyawarah yang sehat, lembaga pendidikan dapat 

menghindari pola kepemimpinan otoriter dan mendorong partisipasi kolektif. Lebih jauh, 

prinsip ini berperan dalam membangun kepercayaan dan rasa tanggung jawab bersama 

antaranggota komunitas akademik. 

Dalam praktiknya, penerapan syūrā di lembaga pendidikan dapat diwujudkan melalui forum 

dialog reguler antara pimpinan, tenaga pendidik, dan peserta didik. Musyawarah semacam ini 

memungkinkan pengambilan keputusan yang lebih transparan dan berbasis kebutuhan nyata di 

lapangan. Prinsip syūrā juga mendorong terbentuknya sistem manajemen yang adaptif dan 

kolaboratif, di mana setiap elemen lembaga memiliki kesempatan untuk berkontribusi sesuai 

bidangnya (Yunus, 2018; Rahman, 2017). Dengan demikian, nilai-nilai syūrā bukan hanya 

memperkuat etika kepemimpinan Islam, tetapi juga memperluas dimensi sosial manajemen 

pendidikan modern. 

Terakhir, prinsip ihsān menjadi dimensi spiritual dalam profesionalisme kerja. Ihsān berarti 

melakukan yang terbaik dengan kesadaran bahwa Allah selalu mengawasi (Q.S. Al-Mulk: 14). 

Dalam manajemen pendidikan, prinsip ini memotivasi setiap individu untuk bekerja dengan 

niat ikhlas, disiplin, dan dedikasi tinggi. Ihsān juga menjadi dasar bagi pengembangan budaya 

mutu dalam lembaga pendidikan Islam, yang tidak hanya berorientasi pada hasil, tetapi juga 

pada keberkahan (Rahman, 2017). 

2. Diskusi dan Implikasi terhadap Pengembangan Manajemen Pendidikan 

Islami 

Hasil kajian ini mengindikasikan bahwa prinsip-prinsip Qur’ani dapat diintegrasikan secara 

efektif dengan teori manajemen modern untuk menciptakan sistem pendidikan yang 

komprehensif dan berkelanjutan. Integrasi ini menghasilkan paradigma baru yang disebut 

Manajemen Pendidikan Qur’ani (MPQ), yaitu sistem manajemen yang berlandaskan nilai 

spiritual, etika sosial, dan efisiensi ilmiah. MPQ menekankan bahwa keberhasilan lembaga 

pendidikan tidak hanya diukur dari output akademik, tetapi juga dari kemampuan lembaga 

menumbuhkan karakter dan akhlak mulia (Yunus, 2018). 



39 
 

                                                                                                                           
Abdul Rouf/ Al-Qur’an Sebagai Sumber 

Prinsip-Prinsip Manajemen Pendidikan Islami 

 

Selain itu, implementasi prinsip syūrā dan ‘adl dapat memperkuat transparansi dan partisipasi 

dalam pengambilan keputusan pendidikan. Kepemimpinan berbasis syūrā menghindarkan 

lembaga dari monopoli kekuasaan dan membuka ruang partisipasi bagi guru, siswa, serta 

masyarakat (Sudarsono, 2020). Hal ini sejalan dengan pandangan Al-Attas (1991) bahwa 

pendidikan Islam harus berfungsi sebagai instrumen pembebasan intelektual dan spiritual. 

Penerapan nilai amānah dan ihsān juga berdampak pada peningkatan budaya kerja dan mutu 

lembaga pendidikan. Pemimpin yang amanah akan menjalankan kebijakan berdasarkan 

tanggung jawab moral dan keadilan sosial. Sementara itu, prinsip ihsān menciptakan etos kerja 

yang penuh semangat pengabdian dan profesionalitas tinggi (Nasr, 1996). Kombinasi kedua 

prinsip ini dapat membentuk model manajemen yang efisien sekaligus berkeadaban. 

Dalam tataran praktis, lembaga pendidikan Islam perlu mengembangkan kurikulum manajerial 

berbasis nilai Qur’ani untuk menanamkan etika spiritual dalam pengambilan keputusan. Nilai-

nilai Qur’ani harus menjadi indikator kinerja lembaga pendidikan, bukan sekadar pelengkap 

moral. Hal ini dapat diwujudkan melalui pelatihan kepemimpinan berbasis spiritualitas, 

workshop etika Qur’ani, serta kebijakan organisasi yang menekankan transparansi, keadilan, 

dan keberkahan (Rahman, 2017; Syukri, 2020). 

Dengan demikian, hasil penelitian ini memperkuat pandangan bahwa Al-Qur’an bukan hanya 

sumber inspirasi moral, tetapi juga pedoman strategis bagi pengembangan manajemen 

pendidikan modern. Prinsip-prinsip Qur’ani memberikan arah etis dan spiritual yang 

membedakan sistem pendidikan Islam dari model sekuler, menjadikannya sebagai sistem yang 

lebih manusiawi, berkeadilan, dan penuh makna transendental. 

 

CONCLUSION 

Dalam keseluruhan kajian ini, terdapat penekanan bahwa pendidikan dalam perspektif Islam 

tidak hanya sekadar proses mentransfer pengetahuan, melainkan juga upaya membentuk 

kepribadian insan kamil. Prinsip-prinsip Qur’ani yang diuraikan berperan penting dalam 

menyusun pola pikir dan tindakan strategis bagi pengelolaan lembaga pendidikan. Nilai-nilai 

wahyu menjadi titik tumpu bagi seluruh aktivitas pendidikan agar tidak terlepas dari misi 

pengabdian kepada Allah SWT. 

Lebih jauh lagi, penting dipahami bahwa manajemen pendidikan Islami bersifat dinamis. Ia 

harus mampu beradaptasi terhadap perubahan zaman tanpa kehilangan orientasi spiritualnya. 

Inovasi manajerial tetap dibutuhkan, namun landasan nilai-nilai Qur’ani harus menjadi 

kompas dalam menentukan arah dan tujuan. Hal ini menuntut pengelola lembaga pendidikan 

untuk senantiasa berpikir kritis, reflektif, dan berorientasi pada kemaslahatan umat. 

Selain itu, penelitian dan implementasi nilai Qur’ani dalam manajemen pendidikan memiliki 

peran signifikan dalam menciptakan sistem pendidikan yang humanis dan berkeadilan. Sistem 

ini mendorong terciptanya sinergi antara guru, peserta didik, dan pemangku kebijakan dengan 

semangat saling menghormati, transparansi, dan tanggung jawab sosial. Dengan demikian, 

manajemen pendidikan Islam dapat menjadi alternatif model pendidikan yang mengatasi 

krisis moral global. 



40 
 

                                                                                                                           
Abdul Rouf/ Al-Qur’an Sebagai Sumber 

Prinsip-Prinsip Manajemen Pendidikan Islami 

 

Penerapan nilai tawḥīd dalam konteks kepemimpinan pendidikan memberikan kesadaran 

bahwa segala kebijakan dan tindakan harus berorientasi kepada keesaan Allah SWT. Prinsip 

ini menanamkan tanggung jawab moral yang tinggi kepada pemimpin pendidikan dalam 

menjalankan fungsi manajerial dan memastikan terciptanya keseimbangan antara kebutuhan 

duniawi dan ukhrawi. 

Di sisi lain, penerapan prinsip ‘adl atau keadilan tidak hanya terkait distribusi sumber daya 

pendidikan, tetapi juga dalam menciptakan sistem evaluasi yang objektif dan adil bagi seluruh 

pihak. Hal ini menegaskan pentingnya etika manajerial yang berpihak pada kejujuran, 

keadilan sosial, dan penghargaan terhadap prestasi berdasarkan kemampuan dan kontribusi 

nyata. 

Prinsip amānah meneguhkan makna kepemimpinan sebagai tanggung jawab amanah yang 

harus dipertanggungjawabkan di hadapan Allah. Pemimpin pendidikan dituntut untuk 

menjalankan fungsi administratif dengan keikhlasan, profesionalitas, serta semangat 

pengabdian yang tinggi, sehingga lembaga pendidikan menjadi pusat pembentukan karakter 

dan moralitas bangsa. 

Sementara itu, nilai syūrā mendorong pentingnya partisipasi kolektif dalam setiap proses 

pengambilan keputusan. Prinsip musyawarah yang berlandaskan nilai-nilai Qur’ani menjamin 

adanya keterbukaan, kesetaraan, dan keadilan dalam struktur organisasi pendidikan. Dengan 

budaya syūrā yang kuat, tercipta keharmonisan dan tanggung jawab bersama untuk mencapai 

visi lembaga. 

Terakhir, prinsip ihsān memberikan dimensi spiritual terhadap profesionalisme pendidikan. 

Dalam pelaksanaannya, setiap aktivitas pendidikan menjadi ladang amal ibadah yang bernilai 

di sisi Allah SWT. Ihsān mendorong tenaga pendidik dan pengelola lembaga untuk bekerja 

dengan kesungguhan, etos kerja tinggi, dan niat yang tulus demi menghasilkan pendidikan 

yang berkeadilan, berdaya saing, dan penuh keberkahan. 

Berdasarkan hasil kajian konseptual terhadap prinsip-prinsip manajemen pendidikan dalam 

perspektif Al-Qur’an, dapat disimpulkan bahwa Al-Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai 

sumber moral dan spiritual, tetapi juga memberikan kerangka konseptual yang komprehensif 

untuk pengelolaan pendidikan Islami. Prinsip-prinsip dasar seperti tawḥīd, ‘adl, amānah, 

syūrā, dan ihsān menjadi fondasi utama dalam membangun sistem manajemen yang seimbang 

antara efisiensi dan keberkahan. Nilai-nilai ini memastikan bahwa kegiatan manajerial tidak 

sekadar berorientasi pada hasil material, tetapi juga pada pembentukan karakter, keadilan 

sosial, dan tanggung jawab moral (Al-Attas, 1991; Rahman, 2017). 

Prinsip tawḥīd menegaskan bahwa seluruh aktivitas pendidikan harus diarahkan kepada 

pencapaian keridhaan Allah SWT sebagai tujuan akhir. ‘Adl menuntut keadilan dalam akses, 

evaluasi, dan kebijakan pendidikan agar tidak terjadi ketimpangan dan diskriminasi (Sulianto 

et al., 2019). Amānah menekankan pentingnya integritas dan tanggung jawab dalam 

kepemimpinan pendidikan, sementara syūrā membuka ruang partisipatif yang memungkinkan 

seluruh elemen lembaga berkontribusi aktif dalam pengambilan keputusan (Sudarsono, 2020). 

Adapun ihsān menghadirkan dimensi spiritual dalam profesionalisme, di mana kualitas kerja 

dan niat ibadah berjalan seiring (Nasr, 1996). 



41 
 

                                                                                                                           
Abdul Rouf/ Al-Qur’an Sebagai Sumber 

Prinsip-Prinsip Manajemen Pendidikan Islami 

 

Secara praktis, penerapan prinsip-prinsip Qur’ani ini dapat memperkuat tata kelola lembaga 

pendidikan Islam agar lebih transparan, inklusif, dan berkeadilan. Manajemen pendidikan 

Qur’ani mendorong terciptanya budaya kerja berbasis nilai, yang menjadikan setiap aktivitas 

pendidikan sebagai sarana pengabdian kepada Allah SWT dan pelayanan terhadap 

kemanusiaan. Dengan demikian, pendidikan tidak hanya menghasilkan manusia cerdas secara 

intelektual, tetapi juga berkarakter, berakhlak, dan berorientasi pada keberkahan. 

Kajian ini menegaskan bahwa integrasi antara nilai-nilai Qur’ani dan teori manajemen 

modern merupakan keharusan bagi lembaga pendidikan Islam dalam menghadapi tantangan 

globalisasi dan digitalisasi. Paradigma manajemen pendidikan yang bersumber dari Al-Qur’an 

dapat menjadi solusi atas krisis spiritual dan moral yang melanda dunia pendidikan modern 

(Al-Faruqi, 1982; Al-Attas, 1996). Oleh karena itu, diperlukan upaya berkelanjutan untuk 

mengembangkan riset dan praktik manajemen pendidikan berbasis nilai-nilai ilahiah agar 

pendidikan Islam mampu berkontribusi pada pembangunan peradaban yang berkeadilan dan 

beradab. 

Penelitian ini menghadirkan kebaruan konseptual dalam kajian manajemen pendidikan Islam 

dengan menempatkan Al-Qur’an bukan hanya sebagai sumber etika moral, tetapi sebagai 

fondasi epistemologis dan metodologis manajemen pendidikan. Pendekatan yang 

digunakan mengintegrasikan Ulūmul Qur’ān dengan teori manajemen modern, 

menghasilkan model konseptual baru yaitu Manajemen Pendidikan Qur’ani (MPQ) sebuah 

paradigma yang menyatukan efisiensi rasional dengan keberkahan spiritual. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada reformulasi lima prinsip utama Qur’ani (tawḥīd, 

‘adl, amānah, syūrā, dan ihsān) menjadi indikator manajerial yang aplikatif, bukan 

sekadar norma moral. Selain itu, penelitian ini memberikan kontribusi nyata bagi 

pengembangan teori dan praktik manajemen pendidikan Islam di era disrupsi digital, dengan 

menegaskan peran wahyu sebagai sumber epistemik bagi inovasi manajerial yang 

berkeadilan, beradab, dan berorientasi pada keberkahan. 

 

ACKNOWLEDGE 

Penulis mengucapkan puji syukur ke hadirat Allah SWT atas rahmat, taufik, dan hidayah-Nya 

sehingga penulisan artikel ini dapat diselesaikan dengan baik. Artikel ini merupakan hasil 

kajian konseptual yang disusun untuk memberikan kontribusi terhadap pengembangan ilmu 

manajemen pendidikan Islam yang berlandaskan nilai-nilai Al-Qur’an. Segala upaya yang telah 

dilakukan semoga menjadi amal jariyah dan bermanfaat bagi pengembangan dunia pendidikan 

Islam di Indonesia dan dunia. 

Ucapan terima kasih yang tulus penulis sampaikan kepada Institut Agama Islam Ar-Risalah 

INHIL, Riau, yang telah memberikan dukungan moral dan akademik selama proses penulisan 

artikel ini. Penghargaan khusus juga disampaikan kepada rekan-rekan dosen dan mahasiswa di 

lingkungan fakultas tarbiyah yang telah memberikan masukan dan diskusi konstruktif dalam 

memperkaya isi dan sudut pandang penelitian ini. 

Penulis juga menyampaikan apresiasi kepada para peneliti terdahulu dan sumber-sumber ilmiah 

yang menjadi rujukan utama dalam artikel ini, baik dari literatur klasik maupun jurnal 



42 
 

                                                                                                                           
Abdul Rouf/ Al-Qur’an Sebagai Sumber 

Prinsip-Prinsip Manajemen Pendidikan Islami 

 

bereputasi nasional dan internasional. Karya-karya mereka menjadi pijakan penting dalam 

membangun kerangka teoritis dan argumentasi konseptual yang disajikan di dalam artikel ini. 

Akhirnya, penulis berharap agar artikel ini dapat memberikan inspirasi dan dorongan bagi para 

akademisi, praktisi pendidikan, serta pengambil kebijakan untuk terus mengembangkan 

manajemen pendidikan Islam yang berbasis nilai-nilai ilahiah, sehingga lembaga pendidikan 

Islam mampu menjadi pusat peradaban yang unggul, berkeadilan, dan berkeadaban. 

 

REFERENCES 

Al-Attas, S. M. N. (1980). The Concept of Education in Islam: A Framework for an Islamic 

Philosophy of Education. Kuala Lumpur: International Institute of Islamic Thought and 

Civilization (ISTAC). 

Al-Attas, S. M. N. (1991). Islam and Secularism. Kuala Lumpur: International Institute of 

Islamic Thought and Civilization (ISTAC). 

Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of Knowledge: General Principles and Workplan. 

Herndon, VA: International Institute of Islamic Thought. 

As-Suyuthi, Jalaluddin. (2008). Al-Itqan fi Ulum al-Qur’an. Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah. 

Azra, A. (2015). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru. Jakarta: 

Logos Wacana Ilmu. 

Nasr, S. H. (1996). Religion and the Order of Nature. Oxford: Oxford University Press. 

Rahman, F. (2017). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 

Chicago: University of Chicago Press. 

Sudarsono, H. (2020). Kepemimpinan Qur’ani dalam Manajemen Pendidikan Islam. Jurnal 

Manajemen Pendidikan Islam, 6(1), 45–58. https://doi.org/10.21580/jmpi.2020.6.1.5321 

Sulianto, J., Purnamasari, V., & Febriarianto, B. (2019). Pengaruh Model Pembelajaran 

Think-Pair-Share terhadap Hasil Belajar Siswa Kelas V Materi Organ Tubuh Manusia dan 

Hewan. International Journal of Elementary Education, 3(2), 124–131. 

https://doi.org/10.23887/ijee.v3i2.18515. 

Syukri, M. (2020). Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam Pengelolaan Pendidikan Modern. Jurnal 

Pendidikan Islam dan Humaniora, 8(2), 210–225. 

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an. Jakarta: 

Lentera Hati. 

Yunus, M. (2018). Manajemen Pendidikan Islam dalam Perspektif Al-Qur’an. Jurnal Ilmu 

Tarbiyah dan Pendidikan Islam, 5(1), 33–47. 



43 
 

                                                                                                                           
Abdul Rouf/ Al-Qur’an Sebagai Sumber 

Prinsip-Prinsip Manajemen Pendidikan Islami 

 

Zarkasyi, H. F. (2011). Worldview Islam dan Pembinaan Tradisi Ilmu. Ponorogo: Centre for 

Islamic and Occidental Studies (CIOS). 

Zubaedi. (2013). Isu dan Reformasi Pendidikan Islam: Dari Paradigma Klasik ke 

Kontemporer. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

 

 

 

 

 


